










 Laporan Penelitian – Unika Soegijapranata 

 

 

 

ADAT KEBIASAAN  DAN KEARIFAN LOKAL MASYARAKAT SUKU OSING   

DESA KEMIREN KEC GLAGAH KAB BANYUWANGI
 

B.  RINGKASAN:  Tuliskan Ringkasan/Abstrak Kegiatan Penelitian 

 

Indonesia sangat kaya dengan berbagai ragam budaya dan adat istiadatnya, dari Sabang sampai 

Merauke. Mr. C van Vollenhoven membagi Indonesia menjadi 19 lingkungan Hukum Adat 

(rechtskringen). Satu daerah dengan garis-garis besar, corak dan sifat hukum adatnya seragam 

disebut sebagai rechtskring. Setiap lingkungan hukum adat tersebut dibagi lagi dalam beberapa 

bagian yang disebut “kukuban hukum” atau rechtsgouw. Saat ini ada kemungkinan bahwa 

lingkungan masyarakat hukum adat tersebut telah bertambah karena terbentuknya komunitas 

baru atau justru berkurang karena proses asimilasi budaya dan masyarakat. Masing-masing 

lingkungan hukum adat memiliki sistem kekerabatan serta adat istiadat yang berbeda-beda. 

Keanekaragaman suku, bangsa dan budaya ini menjadi salah satu ciri khas Indonesia. Salah 

satu suku dari lingkungan masyarakat hukum adat itu adalah suku Jawa. Meskipun secara 

umum masyarakat Jawa memiliki kemiripan secara kekerabatan satu sama lain, namun masing-

masing lokal memiliki ke-khas-an dalam soal budaya dan adat istiadat serta hukum adatnya. 

Namun suku Jawa sendiri terbagi dalam beberapa lingkup wilayah. Di wilayah Jawa bagian 

Barat terdapat suku Sunda dan suku Baduy, sedangkan di Jawa Tengah terdapat suku Jawa, 

meliputi baik Jawa di bagian tengah dan Jawa bagian Timur. Suku Osing adalah  suku yang 

tinggal di wilayah ujung Timur Provinsi Jawa Timur. Masyarakat Osing meskipun tidak se-

eksklusif masyarakat suku Baduy, namun sangat khas karena masih menjaga erat tradisi yang 

diyakini secara turun temurun. Meskipun banyak dilakukan penelitian namun tidak banyak 

publikasi yang membuat masyarakat Osing dan terutama hukum adat Osing dikenal oleh 

masyarakat Indonesia pada umumnya. Hal ini menyebabkan masyarakat Osing  tidak banyak 

dikenal.  

Penelitian ini bertujuan untuk melakukan eksplorasi terhadap adat kebiasaan masyarakat suku 

Osing sebagai suatu kukuban hukum di lingkungan wilayah adat suku Jawa pada umumnya 

tradisi budaya serta kearifan lokal yang masih dipegang teguh hingga kini. 

Penelitian ini merupakan penelitian yuridis sosiologis, dengan data primer maupun sekunder. 

Data primer diperoleh dengan cara wawancara dengan tokoh adat masyarakat suku Osing, 

dengan Kepala Desa Kemiren, serta masyarakat suku Osing. Data sekunder diperoleh dari 

perundang-undangan serta literatur lain. Data yang diperoleh akan diolah dan dianalisis dengan 

dengan analisis kualitatif. Penelitian ini bersifat deskriptif analitis, karena berusaha 

mendeskripsikan dan menganalisis. Hasil kajian akan  disajikan dalam bentuk Laporan 

Penelitian. 

C.  JUDUL: Tuliskan Judul Penelitian. 



 Laporan Penelitian – Unika Soegijapranata 

Tahapan penelitian dilakukan dengan: (1) mencari sumber literatur terkait suku Osing dan 

hukum adat Indonesia sebagai pembanding; (2) melakukan wawancara dengan tokoh adat dan 

masyarakat suku Osing. 

Luaran yang ditargetkan dalam penelitian ini berupa makalah yang dipublikasikan dalam 

diskusi/seminar dan book chapter.  

Kata kunci : Osing_1; Suku Osing_2; kearifan lokal_3; masyarakat hukum adat_4.  

 

C.  HASIL PELAKSANAAN PENELITIAN: Tuliskan secara ringkas hasil pelaksanaan penelitian yang telah dicapai sesuai 
tahun pelaksanaan penelitian. Penyajian dapat berupa data, hasil analisis, dan capaian luaran (wajib dan atau 
tambahan). Seluruh hasil atau capaian yang dilaporkan harus berkaitan dengan tahapan pelaksanaan penelitian 
sebagaimana direncanakan pada proposal. Penyajian data dapat berupa gambar, tabel, grafik, dan sejenisnya, serta 
analisis didukung dengan sumber pustaka primer yang relevan dan terkini. 

 

1. Gambaran Umum tentang Desa Kemiren 

Berdasarkan penuturan warga lokal Banyuwangi, suku Osing tinggal tersebar di seluruh 

wilayah Kabupaten Banyuwangi. Namun terdapat satu desa yang masih sangat kuat memegang 

adat Osing, yakni Desa Kemiren.  

 

Gambar 1: Peta Desa Wisata Adat Osing Kemiren 

 

(Sumber: 

https://www.google.com/maps/place/Kemiren,+Kec.+Glagah,+Kabupaten+Banyuwangi,+Jawa+Timur, Mei 

2023) 

Gambar 2 : Gerbang masuk desa Kemiren 



 Laporan Penelitian – Unika Soegijapranata 

 
Sumber: dokumen pribadi, data primer, Januari 2023. 

Desa Kemiren merupakan salah satu desa yang berada di wilayah Kecamatan Glagah 

Kabupaten Banyuwangi. Desa ini terletak 2 km dari Kecamatan Glagah, dan 5 km dari 

Kabupaten Banyuwangi. Selain itu, Desa Kemiren terletak pada ketinggian 150 m di atas 

permukaan laut dengan suhu udara rata-rata 20-25˚ C. Desa Kemiren ini memiliki luas 177,052 

Ha.[1]  

Desa Kemiren ini berbatasan dengan desa lain, yaitu:  

a. Sebelah Utara berbatasan dengan Desa Jambesari.  

b. Sebelah Barat berbatasan dengan Desa Tamansuruh.  

c. Sebelah Selatan berbatasan dengan Desa Olehsari.  

d. Sebelah Timur berbatasan dengan Kelurahan Banjarsari. [2] 

Desa Kemiren ditetapkan sebagai Desa Wisata Adat Osing pada tahun 1995 oleh 

Gubernur Jawa Timur pada waktu itu, yakni Basofi Sudirman. Desa “Kemiren” berasal dari 

kata “kemiri dan durian”. Hal ini karena di desa Kemiren banyak ditemukan pohon kemiri dan  

durian, bahkan hingga sekarang durian asli Kemiren memiliki cita rasa yang khas. 

 

2. Sejarah Suku Osing di Banyuwangi 



 Laporan Penelitian – Unika Soegijapranata 

Sejarah Suku Osing di Banyuwangi tidak dapat dilepaskan dari sejarah kerajaan 

Majapahit. Wafatnya Raja Hayam Wuruk pada tahun 1389 Masehi menyebabkan terjadinya 

perebutan tahta antara putri mahkota Kusumawardhani (yang menikah dengan sepupunya 

sendiri yakni Wikramawardhana) dengan Wirabhumi yang berasal dari putra selir. Peperangan 

ini dimenangkan oleh Wikramawardhana. Namun perang ini melemahkan kendali atas daerah 

kekuasaan kerajaan Majapahit. Runtuhnya kerajaan Majapahit Hindu juga disebabkan oleh 

peristiwa masuknya agama Islam. Hal ini ditandai dengan kedatangan Laksamana Cheng Ho 

seorang jenderal Muslim dari Tiongkok yang membentuk komunitas Tiongkok dan Arab di 

beberapa pelabuhan seperti di Semarang, Demak, Tuban, Ampel [3]. Di beberapa kota tepi 

pantai, termasuk Banyuwangi juga terdapat peninggalan masjid Cheng Ho. Peperangan inilah 

yang menyebabkan terjadinya migrasi penduduk, perpindahan ibukota kerajaan Majapahit ke 

wilayah Blambangan dan timbulnya permukiman baru. Mereka mengungsi ke berbagai tempat, 

yaitu ke lereng gunung Bromo (suku Tengger), Bali, Blambangan (suku Osing) yang sekarang 

kita kenal sebagai Banyuwangi [4]. 

Saat ini, mereka yang dipercayai sebagai keturunan suku Osing tinggal di beberapa 

kecamatan, yakni: Kecamatan Songgon, Kecamatan Rogojampi, Kecamatan Blimbingsari, 

Kecamatan Singojuruh, Kecamatan Kabat, Kecamatan Licin, Kecamatan Giri, Kecamatan 

Glagah, dan sebagian Kecamatan Banyuwangi, Kecamatan Kalipuro dan Kecamatan Sempu. 

Orang Osing  berbaur pula dengan beberapa suku lain yang mendiami wilayah Utara Jawa 

Timur bagian Timur yakni Suku Madura, Suku Bali dan orang-orang dari Bugis. [5] 

 

3. Etnografi Suku Osing 

Suku Osing atau biasa disebut Jawa Osing atau juga disebut “Laros” (akronim dari Lare 

Osing) atau Wong Blambangan dikenal sebagai penduduk mayoritas di Kabupaten 

Banyuwangi [6]. Berdasarkan penuturan warga Banyuwangi, suku Osing adalah mereka yang 



 Laporan Penelitian – Unika Soegijapranata 

sehari-hari menuturkan bahasa Osing. Bahasa Osing ini khas, bukan bahasa Jawa Timuran, 

namun merupakan turunan dari bahasa Jawa kuno dengan sedikit pengaruh dari bahasa Bali. 

Konon, bahasa Osing awal mulanya merupakan bahasa sandi yang digunakan oleh masyarakat 

yang berdiam di Banyuwangi agar pembicaraan mereka tidak mudah dipahami oleh bangsa 

Belanda pada masa tersebut. Hal ini dahulu merupakan salah satu cara untuk melawan penjajah 

bangsa Belanda.  

Mengacu pada pandangan Mr. C. van Vollenhoven, yang mengemukakan bahwa di 

Indonesia terdapat 19 lingkungan masyarakat hukum adat (rechtskringen), maka di pulau Jawa 

dibagi menjadi tiga (3) lingkungan hukum adat, yakni: (1). Jawa Pusat (Jawa Tengah), Jawa 

Timur dan Madura (Jawa Pusat, Kedu, Purworejo, Tulungagung, Jawa Timur, Surabaya, 

Madura); (2). Daerah Kerajaan (Surakarta, Yogyakarta); (3). Jawa Barat (Priangan, Sunda, 

Jakarta, Banten [7]. Namun dalam lingkungan hukum adat tersebut ada kemungkinan terdapat 

“kukuban hukum” atau rechtsgouw, yakni sekelompok masyarakat tertentu dengan ciri khas 

tertentu. Mendasarkan pandangan tersebut maka suku Osing merupakan salah satu “kukuban 

hukum” yang berdiam di wilayah ujung Timur provinsi Jawa Timur. Hal ini serupa dengan 

“kukuban hukum” masyarakat suku Baduy di Jawa Barat misalnya. 

Selain suku Osing, maka terdapat masyarakat suku Madura, Bugis, pendatang Cina serta 

Arab. Masyarakat Madura kebanyakan tinggal di sepanjang pantai Utara (pada ujung pulau) 

Jawa Timur. Namun mayoritas penduduk lokal Banyuwangi adalah dari Suku Osing.  

 

4. Kearifan Lokal Masyarakat Suku Osing yang Masih dihidupi Hingga Saat ini 

Salah satu ciri yang khas dari masyarakat Suku Osing adalah dalam setiap aspek 

kehidupan, masyarakat suku Osing masih memelihara dengan teguh budaya yang diturunkan 

dari nenek moyang mereka.  



 Laporan Penelitian – Unika Soegijapranata 

Sebagai sebuah desa yang masih kuat memelihara adat dan tradisi, desa Kemiren kaya 

akan kearifan lokal (local wisdom). Kearifan lokal ini mendarah daging dalam keseharian, 

dalam bentuk kebiasaan penghormatan kepada pepunden dan para leluhur, penghormatan pada 

alam, dalam kehidupan sehari-hari, serta seni tradisi dan budaya yang diwariskan secara turun 

temurun dari generasi ke generasi. Kearifan lokal ini mewujud dalam berbagai aspek 

kehidupan, baik dalam ranah sakral maupun ranah profan. 

a. Penghormatan terhadap Leluhur 

Desa Kemiren juga dikenal dengan kehidupan masyarakat yang damai. Menurut 

Bapak Suhaimin [8] ketua Adat Desa Kemiren, hal ini karena antara agama dan budaya 

tidak saling berbenturan. Desa Kemiren memiliki pepunden yang disebut Buyut Cili. 

Petilasan Buyut Cili masih banyak dikunjungi masyarakat untuk berdoa meminta 

kelancaran dan dijauhkan dari mara bahaya. Masyarakat Kemiren mempercayai bahwa 

Buyut Cili merupakan nenek moyang yang menjaga Desa Kemiren. [9] 

Berdasarkan kepercayaan masyarakat Kemiren, Buyut Cili adalah penghuni pertama 

desa Kemiren. Masyarakat Kemiren percaya bahwa Buyut Cili merupakan orang yang 

sakti, yang berasal dari Majapahit.[10]  Nama “Cili” dalam bahasa Osing berarti 

“pelarian”. Namun berdasarkan versi lain, Buyut Cili menghuni desa Kemiren akibat 

tekanan dari kerajaan Demak.[11] Melihat pada sejarah runtuhnya kerajaan Majapahit, 

diyakini kemungkinan besar hal ini adalah benar. Buyut Cili leluhur desa Kemiren adalah 

pelarian dari Kerajaan Majapahit. 

Berdasarkan sejarah, kerajaan Majapahit mengalami kemunduran setelah Hayam 

Wuruk wafat pada tahun 1389. Perebutan kekuasaan terjadi antara Wikramawardhana 

(menantu dan keponakan Hayam Wuruk, suami dari putri Hayam Wuruk yang bernama 

Kusumawarddhani) dengan Bhre Wirabhumi. Bhre Wirabhumi merupakan putra Hayam 

Wuruk dari isteri selir, yang pada saat itu Bhre Wirabhumi berkuasa di Blambangan. 



 Laporan Penelitian – Unika Soegijapranata 

Pertikaian ini menyebabkan pecah Perang Paregreg (1401-1406).[12] Perebutan 

kekuasaan antara para keturunan Hayam Wuruk, disertai tekanan dari kerajaan Demak 

menyebabkan  orang-orang yang tersisa mengungsi ke beberapa tempat, diantaranya ke 

lereng Gunung Bromo (Suku Tengger), Blambangan (Suku Osing) dan Bali.[13] 

Perihal Bhre Wirabhumi yang merupakan putra dari isteri selir Hayam Wuruk, 

dikisahkan bahwa ketika Hayam Wuruk bertahta, Bhre Wirabhumi telah diberi kekuasaan 

untuk memerintah daerah ujung Timur kerajaan Majapahit, yaitu daerah Blambangan.[14] 

Ini yang juga sering disebut dengan Kedaton Wetan, sedangkan Kedaton Kulon adalah 

yang keraton pusat yang dikuasai oleh Wikramawardhana. 

Kehancuran kerajaan Majapahit menandai awal berkembangnya kerajaan Islam di 

Jawa Timur. Sisa-sisa peninggalan kerajaan Majapahit Hindu masih ada hingga sekarang, 

yakni ditemukannya beberapa pura di wilayah Banyuwangi, seperti Pura Kawitan di Alas 

Purwo, candi Minak Jinggo, dan sebagainya.  

Secara agama, meski saat ini mayoritas orang Osing beragama Islam, namun agama 

Islam yang ada sering disebut “Islam Turunan”,[15] yakni karena agama Islamnya 

diturunkan dari orangtua (bapak-ibu), kakek nenek dan sebagainya. Selain itu, dalam 

masyarakat Osing desa Kemiren masih kental unsur penghormatan akan “pepunden” yakni 

para leluhur yang masih dihormati keberadaannya hingga sekarang ini. Petilasan Buyut 

Cili misalnya, masih dijaga dan dirawat dengan apik. Buyut Cili dipercaya sebagai leluhur 

cikal bakal pendiri desa Kemiren. Petilasannya dikeramatkan dan masih selalu dikunjungi 

masyarakat. Dalam ritual Barong Ider Bumi diawali dengan ziarah ke Petilasan Buyut Cili 

terlebih dahulu. Ini menampakkan bahwa unsur animisme masih kental hingga saat 

penelitian ini dilakukan. 

 

Gambar 3: Petilasan Buyut Cili 



 Laporan Penelitian – Unika Soegijapranata 

 

Sumber: dokumen pribadi, data primer, Januari 2023 

 

b. Kearifan Lokal dalam Bidang Pertanian 

Pada era tahun 1970-an, 100% warga Kemiren bermata pencaharian sebagai petani. 

Saat ini, masyarakat Kemiren yang masih menekuni pencaharian sebagai  petani berjumlah 

sekitar 80% dari keseluruhan total penduduk, sedangkan 20% lainnya berprofesi sebagai 

buru, berdagang, TNI, dan sebagainya. Para petani Kemiren memiliki semboyan: 

“Sebelum ayam berkokok sudah ke sawah, setelah ayam tidur baru pulang ke rumah”.[16] 

Hal ini menggambarkan betapa tekunnya orang Osing Kemiren dalam menjalankan 

pekerjaan pertaniannya. Meskipun saat ini banyak sawah di desa Kemiren yang telah alih 

fungsi karena kebutuhan tempat tinggal, juga banyak tanah yang dibeli oleh orang luar 

untuk membangun restoran, hotel, villa dan sebagainya. Di satu sisi pembangunan 

restoran, hotel, villa ini mengurangi luas lahan pertanian penduduk, namun di sisi lain, 

akan menghidupkan perekonomian desa. 

Kecintaan terhadap bumi diwujudkan dengan kearifan lokal dalam bertani. Dalam 

mengolah tanah, masyarakat Desa Kemiren lebih memilih menggunakan sapi dalam 



 Laporan Penelitian – Unika Soegijapranata 

membajak sawah. Secara jejak karbon, penggunaan tenaga hewan untuk mengolah tanah 

sawah, lebih ekologis dan tidak banyak meninggalkan jejak karbon. Bahkan uniknya, 

kegiatan membajak sawah saat ini justru bernilai ekonomi tinggi karena dijual sebagai 

atraksi wisata di kawasan Rumah Adat Osing. [17]  

Selain mengolah tanah dengan memakai sapi atau kerbau, masyarakat Osing juga 

masih menjalankan sistem pertanian organik yang diwariskan secara turun temurun oleh 

nenek moyang mereka.  

 

 

 

 

 

Gambar  3 : Petani Osing membajak sawah 

 

Sumber: https://www.youtube.com/watch?v=yglFrxaT5cY [18] 

 

5. Adat Kebiasaan Suku Osing 

Desa Kemiren adalah salah satu desa yang masih sangat menjaga dan menghormati 

tradisi yang diturunkan dari para leluhur Osing. Karena itulah Desa Kemiren dipilih 

menjadi desa Wisata Adat.  

Dalam hal perkawinan adat, suku Osing mengenal tiga bentuk perkawinan, yakni: 

(1) Kawin Colong 

(2) Kawin Ngleboni 

(3) Kawin Angkat-angkatan [19] 



 Laporan Penelitian – Unika Soegijapranata 

Ad.1 . Kawin Colong 

Kawin Colong adalah perkawinan antara perempuan dan laki-laki, yang keduanya 

saling mencintai tetapi orangtua perempuan tidak setuju. Oleh karena itu pasangan tersebut 

kemudian membuat persetujuan untuk lari saja, dan si perempuan dibawa ke rumah si laki-

laki. Agar tidak terjadi hal yang tidak diinginkan, maka dari pihak laki-laki segera 

mengutus Utusan yang disebut sebagai Caraka. Utusan ini diminta menyampaikan kepada 

pihak keluarga si gadis, bahwa anak gadisnya sudah dibawa si laki-laki. Pemberitahuan 

tersebut dilakukan pada saat itu juga. Bentuk Kawin Colong memiliki kemiripan dengan 

Kawin lari pada masyarakat Lombok dan NTT-NTB. 

Seorang Caraka haruslah seseorang yang memiliki keahlian untuk berbicara, artinya 

seorang Caraka harus mampu melakukan negosiasi agar pihak perempuan ini tidak marah 

karena anak gadisnya dibawa lari.  

Ad.2. Kawin Ngleboni 

Bentuk perkawinan lainnya adalah Kawin Ngleboni. Bentuk kawin Ngleboni ini 

merupakan kebalikan dari kawin Colong. Apabila dalam hubungan antara anak gadis dan 

bujang, dimana pihak keluarga laki-laki tidak setuju, maka si laki-laki bisa diundang oleh 

pihak si gadis untuk Ngleboni, masuk ke rumah si gadis.  

Sama halnya dengan Kawin Colong, maka dalam Kawin Ngleboni pihak keluarga si 

gadis akan mengirim utusan yang disebut Caraka untuk menyampaikan pada keluarga si 

laki-laki tersebut bahwa anak laki-laki mereka sudah ngleboni, masuk ke dalam keluarga 

si gadis, dan agar dapat disegerakan dilangsungkan perkawinannya.  

Ad. 3. Kawin Angkat-Angkatan 

Apabila dalam perkawinan antara gadis dan laki-laki, keduanya disetujui oleh kedua 

orangtua mereka, maka akan dicari hari baik untuk melangsungkan perkawinan.  

Sampai dengan saat ini, tradisi perkawinan ini masih dilaksanakan.  



 Laporan Penelitian – Unika Soegijapranata 

Bagaimana jika terjadi perkawinan karena si gadis hamil telah lebih dulu? Apabila 

terjadi hal ini, maka mau tak mau pihak keluarga segera menikahkan anak gadisnya. Hal 

ini juga untuk menghindari kejadian yang tak diinginkan. Untuk mencegah kejadian 

serupa, pihak pemerintah desa melakukan sosialisasi tentang Undang-Undang 

Perkawinan. Secara usia rata-rata perkawinan saat ini anak-anak yang telah lulus SMP. 

Namun sebelum tahun 1990 bahkan anak-anak yang belum lulus SD telah dikawinkan. 

Adat perkawinan Osing kurang lebih sama seperti adat orang Madura. Usia anak-anak pun 

telah ditunangkan, meskipun perkawinan dilakukan saat anak-anak sudah dewasa. [20] 

Secara genus, Suku Osing sebenarnya merupakan genus dari Suku Jawa, yang 

memiliki sistem kekerabatan parental/bilateral. Namun dalam satu dan lain hal, suku Osing 

memiliki perbedaan dengan orang dari suku Jawa lainnya. Kata “Sing” yang berarti “tidak” 

mencerminkan pembedaan-pembedaan tersebut.  

Dalam soal pewarisan, pada masyarakat suku Jawa, tidak membedakan antara garis 

keturunan laki-laki dan perempuan. Namun masyarakat suku Osing mengenal pembedaan 

antara pancer laki-laki dan perempuan. Hal ini karena dalam masyarakat Osing, laki-laki 

adalah tulang punggung keluarga. Menurut Muali, salah satu warga Osing desa Kemiren 

mengatakan bahwa pada masyarakat Osing terdapat dua jalur hukum pertalian keluarga, 

yaitu: 

a. Jalur Pancer, yakni garis keturunan lurus baik vertikal maupun horizontal dari pihak 

laki-laki.  

b. Jalur Kembang, yakni garis keturunan lurus baik vertikal maupun horizontal dari pihak 

perempuan.[21]  

Dalam hal waris, maka jalur Pancer memegang peranan penting dan berhak untuk 

mengatur pembagiannya apabila keturunan dari yang meninggal dunia tidak ada. Hal ini 



 Laporan Penelitian – Unika Soegijapranata 

menampakkan bahwa garis laki-laki lebih memegang kedudukan penting dalam keluarga 

dan harus menentukan keputusan-keputusan penting dalam keluarga.  

Perihal pewarisan bagi anak, berdasarkan hasil wawancara dengan dengan Bapak 

Sanusi dan Ibu Sumi, saat ini baik anak laki-laki maupun anak perempuan mendapatkan 

bagian yang sama. Hal ini karena kesadaran bahwa pandangan yang berkembang di 

masyarakat itu sendiri, yakni “podo-podo anak” dan “welas asih” (belas kasih pada anak) 

sehingga anak laki-laki maupun perempuan sama, mereka mendapatkan bagian warisan 

yang sama.  Pada masa lalu, hak warisan anak laki-laki berbeda dengan bagian anak 

perempuan. Anak laki-laki mendapatkan warisan dalam bentuk rumah, sawah, dan tanah. 

Sedangkan anak perempuan biasanya mendapatkan warisan berupa “kromong-kromong” 

seperti lemari dan barang pecah belah lainnya.[22]  

Berdasarkan praktik pembagian warisan sebagaimana keterangan dari Narasumber 

penelitian dapat disimpulkan bahwa, sistem pewarisan masa lalu di masyarakat suku Osing 

tidak berbeda jauh dengan sistem pewarisan pada adat Jawa pada umumnya. 

Pertimbangannya adalah karena anak laki-laki akan menjadi tulang punggung keluarga. 

Oleh karena itu anak laki-laki mendapatkan bagian warisan yang lebih besar/banyak 

dibandingkan bagian warisan anak perempuan.  

Di Jawa pada masa lalu, anak laki-laki mendapatkan bagian warisan sepikul (dua 

bagian), sedangkan anak perempuan mendapatkan bagian segendong (satu bagian). 

Meskipun tidak ada keharusan bahwa tanah, rumah dan sawah harus jatuh pada anak laki-

laki atau perempuan, namun anak perempuan mendapatkan bagian yang lebih sedikit 

dibandingkan bagian yang diterima anak laki-laki. 

Sama halnya soal perkembangan sistem pewarisan yang ada. Masyarakat Jawa saat 

ini-pun tidak lagi membedakan hak bagian antara anak laki-laki dan anak perempuan. 

Seiring berjalannya waktu dan kesadaran akan pendidikan dan sebagainya, tulang 



 Laporan Penelitian – Unika Soegijapranata 

punggung keluarga tak lagi didominasi oleh laki-laki. Oleh karena itu, baik anak laki-laki 

maupun perempuan mendapatkan jumlah bagian yang sama. Hal ini menandakan bahwa 

pemikiran masyarakat Osing pun terbuka dengan berbagai perkembangan yang ada di 

masyarakat.[23]   

 Masyarakat suku Osing mengenal konsep harta asal, harta gono-gini, dan harta 

pemberian, yang dapat diuraikan sebagai berikut: 

1. Harta asal  

Dalam masyarakat Osing, harta asal dibedakan menjadi dua, yakni: harta lanang 

dan harta wadon.  

a) Harta Lanang adalah harta yang dibawa oleh pihak suami ke dalam keluarga atas 

dasar perkawinan, yang mana berasal dari harta asal milik bapaknya dan diwariskan 

secara turun-temurun dari bapak, kakek, dan seterusnya lurus ke atas menurut garis 

keturunan laki-laki. Harta lanang ini dapat berbentuk tanah, adapun jika berbentuk 

tanah maka sebutannya adalah tanah lanang. Tanah lanang ini dapat berwujud 

sawah, tegalan (perkebunan), dan pekarangan. Selain tanah lanang, pihak suami 

wajib untuk membawa meja, kursi, sapi, dan tempat tidur apabila ingin membangun 

sebuah rumah tangga, dan barang-barang tersebut termasuk ke dalam harta lanang 

dan apabila nanti terjadi perceraian atau sang suami ini meninggal dunia, maka 

harta lanang tersebut harus kembali ke asal yakni keluarga sang suami khususnya 

pihak laki-laki. 

b) Harta Wadon adalah harta yang dibawa oleh pihak istri ke dalam keluarga atas 

dasar perkawinan yang mana berasal dari harta asal milik ibunya dan diwariskan 

secara turun-temurun dari ibu, nenek, dan seterusnya lurus ke atas menurut garis 

keturunan perempuan. Sama halnya dengan harta lanang, harta wadon juga dapat 

berbentuk tanah yang disebut dengan tanah wadon. Tanah wadon ini dapat 



 Laporan Penelitian – Unika Soegijapranata 

berwujud sawah, tegalan (perkebunan), dan pekarangan. Pihak istri dalam 

membangun rumah tangga wajib untuk membawa perkakas dapur, kasur, dan 

lemari. Barang-barang tersebut termasuk ke dalam harta wadon dan apabila nanti 

terjadi perceraian atau sang istri ini meninggal dunia, maka harta wadon tersebut 

harus kembali ke asal yakni keluarga sang istri khususnya pihak perempuan.[24] 

2. Harta gono-gini 

Harta gono-gini adalah harta yang diperoleh oleh suami isteri sepanjang 

perkawinan berlangsung. Harta gono-gini dapat berupa benda, uang atau barang 

lainnya, baik benda berwujud maupun tak berwujud. 

Harta gono-gini sendiri secara otomatis menjadi hak bersama sepasang suami istri 

menurut masyarakat adat Osing. Sehingga masing-masing pihak baik dari pihak 

suami maupun dari pihak istri memegang hak yang sama atas harta gono-gini 

tersebut, meskipun hanya pihak laki-laki saja yang berjasa mencarinya, namun 

menurut masyarakat adat Osing pihak istri memegang andil yang sama besar guna 

mengatur dan menjaga harta tersebut.[25] 

3. Harta pemberian.  

Harta pemberian adalah harta yang diberikan kepada seseorang atau dapat juga 

dikatakan sebagai hibah. Menurut masyarakat adat Osing, harta pemberian dalam 

perkawinan dikenal dengan hadiah. Biasanya, orangtua baik suami atau istri akan 

memberikan hartanya kepada anak-anaknya sebelum meninggal dunia, harta yang 

diberikan ini biasanya atas dasar kasih sayang dan perwujudan ikatan batin antara 

orangtua dengan anak. Bentuk dari harta ini dapat berupa benda berwujud maupun 

tidak berwujud, adapun benda berwujud di sini dapat berupa sawah, tanah, rumah, 

atau kebun. Harta pemberian ini akan dilepaskan dari harta asal dan harta gono-

gini, sehingga untuk perhitungan pewarisannya tidak dicantumkan. [26] 



 Laporan Penelitian – Unika Soegijapranata 

Pembagian harta warisan dalam adat Osing dapat dilakukan baik pada saat pemilik 

harta masih hidup, maupun setelah pemilik harta meninggal dunia. Pewarisan yang 

dilakukan pada saat pewaris masih hidup dapat ditempuh dengan cara: (1) penerusan; (2) 

penunjukan; (3) beramanat, dan (4) penghibahan. Sedangkan pewarisan yang berjalan 

setelah pewaris meninggal dunia dapat dilakukan oleh anak-anaknya (apabila dalam 

perkawinan tersebut lahir anak-anak), keluarga Pancer (apabila dalam perkawinan tersebut 

tidak dilahirkan keturunan) atau Kepala Desa.[27] 

Praktik pewarisan dalam masyarakat Osing seperti tersebut di atas, dapat dikatakan 

serupa dengan pembagian warisan dalam adat Jawa. Dalam adat Jawa dikenal harta asal 

(harta gawan, harta bawaan) dan harta gono-gini. Harta gono-gini adalah harta bersama 

atau harta pencarian. Harta asal akan kembali pada keluarga asal apabila dalam 

perkawinan tersebut tidak dilahirkan keturunan. Apabila terdapat keturunan, maka harta 

asal akan jatuh diwaris oleh anak-anak/keturunannya. Hal yang menjadi ciri spesifik di 

masyarakat Osing adalah barang asal tersebut diturunkan dari garis keturunan laki-laki 

(jalur Pancer) atau keturunan perempuan (jalur kembang). Sedangkan pada sistem 

pewarisan di masyarakat Jawa, harta asal dikenal, namun tidak dibedakan secara khusus, 

apakah barang tersebut merupakan harta bawaan dari garis laki-laki atau perempuan. 

Sepanjang dalam perkawinan tersebut ada keturunan, maka anak berhak atas harta asal 

dari orangtuanya. 

 

D.  STATUS LUARAN:  Tuliskan jenis, identitas/deskripsi dan status ketercapaian setiap luaran wajib dan luaran tambahan 
(jika ada) yang dijanjikan pada tahun pelaksanaan penelitian. Jenis luaran dapat berupa publikasi, perolehan kekayaan 
intelektual, hasil pengujian atau luaran lainnya yang telah dijanjikan pada proposal. Uraian status luaran harus didukung 
dengan bukti kemajuan ketercapaian luaran sesuai dengan luaran yang dijanjikan. Bukti Luaran dimasukan dalam 
bagian lampiran 

 

No Jenis Luaran Deskripsi Luaran Status/Progress Ketercapaian 



 Laporan Penelitian – Unika Soegijapranata 

1. Makalah yang 
dipresentasikan 
dalam Seminar  

Makalah dipresentasikan 
dalam Konferensi 
Internasional : 15-17th 
November 2022 

Telah dilaksanakan dengan judul : “Improvement of 
Community Welfare through The Development of Osing 
Kemiren Cultural Tourist Village” 

1st SIC: Equitable Environment and Resource 
Management for Poverty Alleviation 

Research and Community Service Centre, Soegijapranata 
Catholic University,  

Semarang, Indonesia, 15-17th November 2022 

2. Makalah 
dipresentasikan 
dalam Seminar  

Makalah dipresentasikan 
dalam Seminar 
Internasional di UMM 
Malang, 21 Juli 2023. 

Local Wisdom and Customary Rituals of Osing Kemiren 
Village 

3. Submit artikel 
Jurnal Sinta 2 

Jurnal Legality_UMM 
Malang 

Local Wisdom and Customary Rituals of Osing Kemiren 
Village 

    

    

 

 

 

 

E.  PERAN MITRA(JIKA ADA MITRA): Tuliskan realisasi kerjasama dan kontribusi Mitra baik in-kind maupun in-cash (jika 
ada). Bukti pendukung realisasi kerjasama dan realisasi kontribusi mitra dilaporkan sesuai dengan kondisi yang 
sebenarnya.  

…………………………………………………………………………………………………………………………………………………
…………………………………………………………………………………………………………………………………………………
…………………………………………………………………………………………………………………………………………………
………………………………………………………………………………………………………………………………………………… 

 

 

 

 

F. KENDALA PELAKSANAAN PENELITIAN: Tuliskan kesulitan atau hambatan yang dihadapi selama melakukan 
penelitian dan mencapai luaran yang dijanjikan, termasuk penjelasan jika pelaksanaan penelitian dan luaran penelitian 
tidak sesuai dengan yang direncanakan atau dijanjikan. 

…………………………………………………………………………………………………………………………………………………
…………………………………………………………………………………………………………………………………………………
…………………………………………………………………………………………………………………………………………………
………………………………………………………………………………………………………………………………………………… 

 

G. RENCANA TINDAK LANJUT PENELITIAN: Tuliskan dan uraikan rencana tindaklanjut penelitian selanjutnya dengan 
melihat hasil penelitian yang telah diperoleh. Jika ada target yang belum diselesaikan pada akhir tahun pelaksanaan 
penelitian, pada bagian ini dapat dituliskan rencana penyelesaian target yang belum tercapai tersebut. 

… 



 Laporan Penelitian – Unika Soegijapranata 

….……………………………………………………………………………………………………………………………………………
………………………………………………………………………………………………………………………………………………

 

H. DAFTAR PUSTAKA: Penyusunan Daftar Pustaka berdasarkan sistem nomor sesuai dengan urutan pengutipan. Hanya 
pustaka yang disitasi pada laporan akhir yang dicantumkan dalam Daftar Pustaka. 

[1] https://id.wikipedia.org/wiki/Suku_Osing, diakses 24 April 2022.  

[2] https://saripedia.wordpress.com/2011/06/13/19-lingkungan-hukum-adat-rechtsringen-di-

indonesia/, diakses 23 April 2022. 

[3] Ibid. 

[4] M. Najich Chamdi, 2008, Hak Waris Janda Dalam Tradisi Masyarakat Osing di Desa 

Kemiren Kecamatan Glagah Kabupaten Banyuwangi, Fakultas Syari'Ah Jurusan Al-Ahwal 

Al-Syahsiyah Universitas Islam Negeri (UIN), Malang. (Skripsi: tidak dipublikasikan), hlm 63. 

[5] Wawancara dengan Bapak Dwi Lindarto, keturunan Osing tinggal di Banyuwangi, 

September 2022. 

[6] Ibid.  

[7] https://saripedia.wordpress.com/2011/06/13/19-lingkungan-hukum-adat-rechtsringen-di-

indonesia/, diakses 23 April 2022. 

[8] Wawancara dengan Bapak Suhaimi, tokoh adat desa Kemiren, 25 September 2022. 

[9] Heni Nursafitri, I Made Pangeh, I Gusti Made Arya Suta Wirawan., 2020, “Perubahan 

Sosial Masyarakat Suku Osing di Desa Kemiren sebagai Media Pembelajaran Sosiologi,” e-

Journal Pendidikan Sosiologi Universitas Pendidikan Ganesha Jurusan Sejarah, Sosiologi dan 

Perpustakaan, Volume 2, Nomor 3 Tahun 2020, hlm. 64. 

[10] Wawancara dengan Bapak Suhaimi, tokoh adat Desa Kemiren, 25 September 2022. 

[11] Muhammad Rifai, 2019. 

[12] Nino Oktorino dkk., 2009, Muatan Lokal Ensiklopedia Sejarah dan Budaya Kepulauan 

Nusantara Awal, Jakarta: Lentera Abadi, hlm.52.  

[13] Baca: I Made Kriswikana Noor, Ni Ketut Ayu Siwalatri, Widiastuti, 2021, “Konsep 

Arsitektur Rumah Adat Suku Osing di Desa Kemiren, Banyuwangi”, Jurnal Space, Vol. 8, No. 

2, Oktober 2021, hlm 73. 

[14] Marwati Djoenoed Poesponegoro, Nugroho Notosusanto, 1984, Sejarah Nasional 

Indonesia (Jilid II), Jakarta: PN Balai Pustaka,  Hlm. 440. 

[15] Wawancara dengan Bapak H. Tahrim, 23 September 2022. 

[16] Wawancara dengan Bapak H. Tahrim, 23 September 2022. 

[17] Link yang menjual wisata adat kampung Osing Banyuwangi dapat diakses melalui: 

https://jadesta.kemenparekraf.go.id/atraksi/kawasan_rumah_adat_osing, diakses 6 Oktober 

2022. 

[18] https://www.youtube.com/watch?v=yglFrxaT5cY 



 Laporan Penelitian – Unika Soegijapranata 

[19] Wawancara dengan Bapak H. Tahrim 23 September 2022 dan Bapak Suhaimi 25 

September 2022. 

[20] Wawancara dengan Bapak Suhaimi, tokoh adat Desa Kemiren, 25 September 2022. 

[21] Muali dalam Eko Budiyanto, Hukum Waris Adat Osing Masyarakat Banyuwangi, 

http://digilib.unmuhjember.ac.id/files/disk1/23/umj-1x-ekobudiant-1123-1-6.eko_bu-o.pdf, 

hlm 67. 

[22] Berdasarkan wawancara dengan Bapak Sanusi dan Ibu Sumi, beliau adalah pasangan 

suami isteri sesepuh desa Kemiren, Januari 2023.  

[23] Wawancara dengan Bapak Suhaimi, tokoh adat Desa Kemiren, September 2022. 

[24] Menurut Suhaimi dalam Achmad Rizqi Syahbana, Komariah, Sofyan Arief, 2021, 

“Pelaksanaan Pembagian Warisan Dalam Masyarakat Adat Osing (Studi Di Desa Adat 

Kemiren Kabupaten Banyuwangi”, Indonesian Law Reform Journal (Ilrej), Vol. 1, No. 1, 

Maret 2021, hal 56. 

[25] Menurut Suhaimi, dalam Ibid. 

[26] Ibid, hlm 60. 

[27] Ibid, hlm 57. 

 

I. LAMPIRAN LAMPIRAN: Lampirkan Bukti Ouput yang dihasilkan, dan dokumen lain yang dianggap perlu 

 


	JAD 001.pdf (p.1)
	ST PENELITIAN 22-25 SEPT 23.pdf (p.2)
	JAD 002.pdf (p.3)
	JAD 003.pdf (p.4)
	JAD 004.pdf (p.5)
	FormatLaporanPenelitian _ DRAFT FINAL LAPORAN.pdf (p.6-23)

